
Université Populaire de Marseille – janvier 2026

CYCLE DE VIDÉOS : RÉINVENTER LA DÉMOCRATIE DIRECTE

PARTIE III : RETOUR AUX SOURCES, L’ATHÈNES DÉMOCRATIQUE

Après avoir décrit la faillite du régime représentatif  et la manière dont il s’est installé, dans les années de
la Révolution française,  en dépit  d’une importante volonté d’un régime plus populaire,  nous allons
remonter encore plus loin dans l’Histoire pour examiner comment la démocratie directe s’est installée
dans certaines cités de la Grèce antique.

Sujet bien connu en apparence, mais en fait souvent présenté avec beaucoup d’imprécisions voire d’er-
reurs, et de préjugés, en grande partie faute de chercher dans les textes mêmes de l’époque comment
elle s’est imposée, comment elle a fonctionné, quelles ont été ses réussites et ses faiblesses.

Rappelons que notre but, dans ce cycle de cours, n’est pas seulement théorique mais aussi pratique : les
témoignages du passé doivent nous servir à évaluer les erreurs à éviter dans l’instauration d’une démo-
cratie directe, que nous souhaitons adapter aux conditions actuelles et instaurer au niveau municipal à
l’occasion des élections de mars prochain.

*

* *

À propos des sources de nos connaissances sur la démocratie antique, jusqu’à la fin du XIXe siècle,
nous n’en avions pas de présentation systématique, mais seulement des allusions à différents débats
dans les discours des orateurs, certaines indications chez des historiens comme Hérodote et surtout
Thucydide dans sa grande fresque de La Guerre du Péloponnèse ; on avait aussi des moqueries chez des
auteurs de comédies comme Aristophane, des critiques philosophiques chez Platon et quelques élé-
ments descriptifs dans la Politique d’Aristote. Mais depuis lors on a retrouvé sur un papyrus l’ouvrage de
ce même auteur intitulé La Constitution des Athéniens (en grec : Athènaiôn politeia). Elle faisait partie d’un
répertoire de plus d’une centaine de constitutions, dont nous n’avons plus que quelques fragments cités
par des auteurs postérieurs.

Grâce à cet ouvrage,  en le recoupant avec les autres témoignages disponibles,  nous allons pouvoir
décrire à la fois tout ce qui fait l’intérêt de ce régime et tout ce qu’il faudrait améliorer pour mettre notre
démocratie directe à l’abri de certaines dérives.

« La démocratie est le régime où l’on se partage les pouvoirs par tirage au sort ». 

« Le but de la démocratie est la liberté ». 

Ces deux petites phrases tirées de la Rhétorique d’Aristote1 résument les principales marques distinctives
de la démocratie athénienne. Déjà l’historien Hérodote fait son éloge par la bouche d’un dignitaire
perse : 

« Le gouvernement du peuple,  tout d’abord, porte le plus beau de tous les noms :  isonomie.
Ensuite, il ne s’y fait rien de ce que fait le monarque : on y obtient les pouvoirs par le sort, on doit
rendre des comptes à sa sortie de charge, toutes les délibérations y sont menées en commun. »
(Hérodote, Histoires, III, 80).

1 Respectivement, 1365b31-32 et 1366a4. Toutes les citations d’auteurs grecs sont présentées dans ma propre traduction. Le
mot « archè » est traduit par « pouvoir » et non par le traditionnel « magistrature » qui a pris un sens courant trop différent à
l’heure actuelle. Le terme s’applique le plus souvent aux fonctions exécutives, mais peut aussi être utilisé, plus largement,
pour toutes les fonctions politiques. 

1



Université Populaire de Marseille – janvier 2026

Une égalité politique gagnée de haute lutte

Loin de s’être faite en un jour, la démocratie a été arrachée de longue lutte, d’abord à l’aristocratie puis à
la tyrannie et à l’oligarchie. 

Durant l’époque archaïque, vers les VIIIe-VIIe siècles avant notre ère, le conflit est permanent entre les
grandes familles qui se partagent la propriété foncière et le reste de la population libre, dont beaucoup
sont métayers sur ces grandes propriétés ou bien artisans, ou encore commerçants et marins au fur et à
mesure que se rétablissent les relations avec les régions voisines. Ces travailleurs sont constamment
menacés d’être réduits en esclavage s’ils ne peuvent rembourser leurs dettes. Les fonctions politiques
sont réservées aux grandes familles, dont les membres sont appelés les Eupatrides (« ceux qui ont les
bons ancêtres ») ; c’est une aristocratie. Les pouvoirs sont concentrés aux mains du roi (héréditaire),
auquel s’ajoute progressivement un polémarque (chef  des armées) et un archonte pour certaines attri-
butions judiciaires.

Au cours du VIIe siècle les luttes civiles aboutissent à la mise en place d’un régime censitaire dans lequel
on est citoyen dès qu’on a suffisamment de revenus pour se payer l’équipement militaire de l’hoplite. Le
corps des citoyens élit neuf  archontes, des trésoriers, des stratèges, mais seulement au sein de la classe
censitaire supérieure, et des fonctionnaires subalternes dans la classe des hoplites. Parmi ceux-ci figure
un Conseil de 401 membres, dont les attributions ne vont cesser de prendre de l’importance.

En 594 l’un des archontes, appelé Solon, est chargé de mener d’importantes réformes pour tenter de
pacifier la guerre sociale. Il restera dans la mémoire des Grecs comme le modèle du bon législateur et le
fondateur de la démocratie. Sa première mesure est de supprimer l’esclavage pour dettes. Il conserve le
régime censitaire, mais y ajoute une quatrième classe de citoyens composée des ouvriers salariés sans
propriété et leur donne le droit de participer à l’Assemblée et aux tribunaux. On ne sait pas très bien si
c’est à partir de Solon ou un peu plus tard qu’on passe de l’élection au tirage au sort pour la plupart des
charges, avec reddition de comptes devant l’Assemblée lors de la sortie de charge. 

Quoi qu’il  en soit,  la  guerre civile  reprend malgré tout,  en raison principalement des inégalités  de
richesses. Profitant des troubles, un certain Pisistrate prend le pouvoir par les armes et instaure une
tyrannie. Le mot « tyran » n’est pas encore particulièrement infamant à l’époque ; de fait Pisistrate se
conduisit en despote populaire, favorisant l’accession de nombreux hommes libres à une petite pro-
priété rurale. En revanche, ses fils qui héritèrent du pouvoir, l’exercèrent de manière de plus en plus
dure et arbitraire, si bien qu’ils sont renversés par les Athéniens, avec l’aide de Sparte, et le régime de
Solon est réinstauré. Nous sommes alors à la toute fin du VIe siècle.

La dernière grande avancée de la démocratie est bientôt réalisée sous l’influence d’un eupatride nommé
Clisthène. Il s’agit de découper le territoire de l’Attique de manière à effacer, d’une part, les inégalités de
richesses entre les trois grandes régions (la ville, le littoral et la plaine agricole), et d’autre part les hiérar-
chies de noblesse fondées sur l’appartenance aux quatre « tribus » ancestrales.

Pour ce faire, la réforme établit dix nouvelles tribus, qui sont désormais des entités administratives com-
posées chacune d’un dixième de la ville, d’un dixième de la côte et d’un dixième de l’intérieur du pays. Il
se crée ainsi trente parcelles (trois pour chaque tribu), qui sont appelées des dèmes (du même mot dèmos
qui signifiait déjà le territoire ou le peuple habitant un certain territoire). 

À partir de là commence le fonctionnement démocratique qui se maintiendra pendant près de deux
siècles, avec quelques remaniements et quelques périodes d’interruption lors de guerres extérieures ou
civiles.

2



Université Populaire de Marseille – janvier 2026

Fonctionnement de l’Athènes démocratique

Chaque dème établit la liste des citoyens de son territoire, à savoir tous les hommes libres de plus de 18
ans qui n’ont pas été déchus de leurs droits pour un délit politique. Tous ces citoyens ont le droit de
participer à l’Assemblée unique qui se tient à Athènes. Parmi eux, dans chacune des dix tribus on en tire
au sort cinquante qui seront membres du Conseil (la Boulè) pour une année. La Boulè a pour principale
fonction de préparer les  Assemblées :  elle  établit  l’ordre du jour,  convoque,  propose des décrets  à
voter ; ensuite elle surveille les charges exécutives et les juge en cas de malversation. La partie la plus
administrative de ce travail est accomplie par un bureau de 50 membres renouvelé dix fois dans l’année,
soit tous les trente-cinq ou trente-six jours. On les appelle les prytanes, et pendant ces 35 ou 36 jours ils
logent ensemble en permanence dans un édifice spécial, le prytanée.

L’Assemblée de tous les citoyens (en grec l’Ekklèsia) se réunit ordinairement quarante fois par an. Elle
détient non seulement le pouvoir législatif  (celui d’instituer les lois générales) mais aussi le pouvoir de
décider des actions politiques ponctuelles selon les circonstances (guerre et paix, expéditions, ravitaille-
ment, constructions publiques, etc.). Les propositions de loi ou de décret peuvent soit être émises lors
de l’Assemblée, soit être d’abord soumises au Conseil, qui rédige un premier rapport. Tout le monde
peut faire des propositions, la seule condition étant qu’elles n’enfreignent pas la constitution. Tout le
monde peut prendre la parole (c’est l’isègoria), même s’il semble qu’à certaines époques il faille s’inscrire
comme  orateur  en  début  de  séance.  Après  les  prises  de  parole,  on  vote  à  main  levée  sur  les
propositions.

La plupart des fonctions exécutives sont tirées au sort chaque année parmi l’ensemble des citoyens, sauf
les stratèges et les trésoriers en chef  qui sont élus. La plupart comportent très peu d’initiative person-
nelle,  les  tâches  à  accomplir  étant  assez  précisément  définies.  Elles  concernent  l’administation des
finances, la voirie, les édifices publics, les ravitaillements, le contrôle des marchés et des prix, les céré-
monies religieuses. Pour garantir la plus grande rotation possible, on ne peut exercer la même fonction
exécutive plus d’une fois (sauf  la stratégie, qui est illimitée), ni être membre du Conseil plus de deux
fois. À sa sortie de charge, chaque mandaté doit rendre des comptes devant l’Assemblée.

Enfin, le pouvoir judiciaire est distribué entre différents tribunaux selon la gravité des crimes et selon
que les actions soient privées ou publiques. Chaque année 6000 citoyens de plus de trente ans sont tirés
au sort pour constituer la réserve de jurés, qui ensuite sont répartis dans différents tribunaux selon les
besoins2. 

Une indemnisation est progressivement mise en place au cours du Ve siècle, d’abord pour les chargés de
fonctions exécutives et les membres du Conseil, puis pour les jurés des tribunaux. Au IVe siècle ce sera
aussi le cas pour les séances de l’Assemblée. Elle n’est cependant pas très élevée, bien inférieure au
salaire journalier.

Comme on le  voit,  la  multiplication des postes,  la  brièveté des mandats et  l’interdiction du cumul
comme de la répétition, constituent un dispositif  extrêmement efficace contre la bureaucratisation et la
professionnalisation, tout en permettant aux citoyens travailleurs de les exercer car la plupart de ces
tâches occupaient peu de temps sur l’année. Ce qu’est aujourd’hui un parti politique, c’est-à-dire une
organisation dont la principale ambition est de placer durablement ses membres et ses sympathisants à

2 On lit chez certains spécialistes (en particulier Mogens H. Hansen) que les fonctions tirées au sort l’étaient sur la base de
listes de volontaires, ce qui transformerait le régime de la participation générale en une participation de ceux qui cherchent le
pouvoir. Cette affirmation cependant ne repose sur aucun document mais résulte de l’interprétation d’un passage de la
Constitution des Athéniens dénonçant des fraudes au tirage au sort.

3



Université Populaire de Marseille – janvier 2026

un maximum de postes de décision et d’exécution, à l’époque on l’aurait appelé une conjuration oligar-
chique : une prise de pouvoir par quelques-uns. Un autre avantage du tirage au sort et de la brièveté des
mandats est que tous les citoyens avaient une grande probabilité d’occuper au moins une fois dans leur
vie une fonction publique, si bien qu’il était normal de se sentir concerné et de s’intéresser à la vie
politique. 

C’est ainsi que Thucydide fait dire à Périclès dans son célèbre discours vantant Athènes durant la guerre
du Péloponnèse : 

« Il revient aux mêmes gens de s’occuper à la fois des affaires privées et des affaires publiques ; et,
tout en étant tournés vers des occupations diverses, ils n’en connaissent pas moins suffisamment
les questions politiques.  Seuls,  en effet,  nous considérons celui  qui  n’y participe en rien non
comme tranquille, mais comme inutile ; et nous jugeons ou réfléchissons nous-mêmes correcte-
ment sur ces questions, dans l’idée que ce ne sont pas les discours qui nuisent aux actes mais
plutôt  le  fait  de  ne  s’être  pas  d’abord  instruit  par  la  parole  avant  d’aller  accomplir  ce  qui
convient. » (Thucydide, La guerre du Péloponnèse, II, 37, 40).

Les arguments de l’époque contre la démocratie

Les arguments que nous entendons aujourd’hui contre la démocratie étaient déjà à peu près tous énon-
cés par certains critiques de l’époque. Les plus récurrents sont que les hommes ordinaires ne sont pas
compétents pour juger de questions aussi difficiles, et qu’ils se laissent mener par leurs émotions exci-
tées par des démagogues. Si Socrate et Platon renforcent le premier argument, d’autres philosophes au
contraire l’ont réfuté d’une façon qui peut toujours nous être utile. Il s’agit de Protagoras, un proche de
Périclès, et près d’un siècle plus tard d’Aristote lui-même. Tous deux expliquent que la politique ne
demande pas de connaissances théoriques particulières mais un sens de la justice et une capacité de
jugement, que tous les êtres humains sont capables d’acquérir moyennant une éducation de base. Dans
son traité de Politique, Aristote signale à plusieurs reprises les avantages du pouvoir collectif : la délibéra-
tion est meilleure quand elle est effectuée par un grand nombre de participants ; le meilleur juge n’est
pas l’expert mais l’utilisateur ; enfin, un grand nombre de personnes est plus difficile à corrompre qu’un
petit. Et il  insiste sur la nécessité d’une instruction publique correspondante,  formant non pas des
experts mais des citoyens honnêtes et de bon jugement. 

L’autre reproche adressé à la démocratie renvoie le plus souvent à des mauvaises décisions de l’Assem-
blée, emportées par certains orateurs dans une période de guerre et sous une menace imminente. Il est
certain que la Guerre du Péloponnèse a corrompu le régime démocratique, et même provoqué son
interruption par deux coups d’État oligarchiques, en 411 et en 404. Or cette guerre a été causée en
grande partie par l’impérialisme athénien, autrement dit par la convoitise de richesses acquises au détri-
ment d’autres cités. Il faut être bien conscient que la démocratie directe ne vaccine pas contre une telle
tentation mais que cet exemple, comme bien d’autres au cours de l’Histoire, montre que les exactions
finissent toujours par se retourner contre leurs auteurs.

Un danger également évoqué était le pouvoir de la majorité, intimement lié au problème de l’inégalité
des richesses. On craignait en effet que, les pauvres étant beaucoup plus nombreux que les riches, ils
votent toujours majoritairement contre ceux-ci, pour leur arracher de l’argent ou confisquer leurs biens.
C’est pourquoi Aristote disait déjà que la démocratie ne peut fonctionner que dans une société où le
niveau de richesse est à peu près égal ; et cette condition sera réaffirmée à l’époque moderne, notam-
ment par Rousseau dans Le Contrat social. On peut étendre cette mise en garde à toute division perma-
nente de la société qui ferait que la même majorité l’emporterait systématiquement sur les minorités.

4



Université Populaire de Marseille – janvier 2026

Une faiblesse qui nous paraît évidente et qui n’est jamais mentionnée à l’époque, est que l’Assemblée est
beaucoup trop nombreuse pour débattre. Il y avait en effet environ 25.000 à 40.000 citoyens selon les
époques, et toujours plusieurs milliers qui assistaient à l’Ekklèsia. Un tel nombre rend presque impos-
sibles l’échange d’arguments et la construction d’une position commune ;  il  favorise plutôt le choix
entre des discours préconçus et rivaux. Or il aurait été possible de décentraliser l’Assemblée d’Athènes
en la divisant en assemblées de dèmes ou de tribus, dont les décisions auraient été ensuite synthétisées
par un système fédératif. On aurait ainsi évité le pouvoir des orateurs et le risque de constituer des fac-
tions autour d’eux.

C’est ce modèle que nous vous soumettrons dans notre 4e Partie, comme perspective pour un avenir
proche.

Indications bibliographiques

• Il y a plusieurs éditions pour les différents auteurs grecs cités (Hérodote, Thucydide, Aristote). L’édi-
tion bilingue des Belles-Lettres est toujours utile pour qui peut vérifier le texte original, quoique les tra-
ductions en soient souvent vieillies et moins proches du grec que les traductions récentes.

Pour la Constitution des Athéniens, l’édition de poche bilingue des Belles-Lettres a été revue et annotée par
Claude Mossé, historienne de l’Antiquité dont toute l’œuvre est absolument recommandable (attention :
le titre ancien Constitution d’Athènes a été conservé malgré son inexactitude).

• Les ouvrages d’auteurs contemporains sur l’histoire politique de la Grèce sont en général très marqués
par des courants d’interprétation qui obligent à les lire avec une certaine distance critique. Il faut tou-
jours vérifier si la source invoquée dit exactement ce qu’on lui fait dire. Moyennant cette précaution, on
peut  recommander  les  ouvrages  de  Claude  Mossé,  Jean-Pierre  Vernant,  Moses  Finley,  Mogens  H.
Hansen (sous réserve de notre note p. 3), Cornelius Castoriadis.

5


